

جمع وتعليق د/ حمزة بن فايع الفتحى

> الطبعة الأولى 1**331هــ/١٠٠٠م**



### بِينِي إِنَّهُ الْجَيْلُ الْجَيْرُ الْجِيرُ الْجَيْرُ الْجِيرُ الْجَيْرُ الْجِيرُ الْجِيرِ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرِ الْجِيرِ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرِ الْجِيرِ الْجِيرِ الْجِيرِ الْجِيرِ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرُ الْجِيرِ الْجِي

#### البداية الم

الحمدُ لله هدى قلوبَ أهلِ الإيمان لطاعته، وشرحَ صدورَهم لمحبته، وجعل في سرائرهم موضع عبادته، وجمال خلقته، وأصلي وأسلم على خير خليقته، وسيد أهل دينه ودعوته، وعلى آله وصحبه أجمعين ... أما بعد:

فإنَّ القلبَ ملكُ الأعضاء، وسيدُ الأشياء، وسرعظمة الإنسان، وآلة فهم القرآن، به استصلاح النفوس، ودرء الحزن والعبوس، لا تمتلئ القلوب من معارفه، ولا تشبع من لطائفه، به تحيا وتعيش، وبدونه تهلك وتطيش.

ولما كان بهذه المكانة، وتكرر ذكره في النصوص، آثرت تتبع أوصافه النبوية، وخصائصه الأثرية، التي جعلت المصطفى الكريم يخصه بمزيد العناية، ودقيق الدراية، لا سيما وهو سر الأسارير، ومحط الأعاجيب، وخلاصة المزاهير.

فقفوت (أربعين) من أوصافه، على طريقة أئمة العلم وعُرافه، من تفرغواللجمع والحفظ، وأحبواالمذاكرة والفهم، علها تذكر المستذكر، وتنبه المتعظ، فيعاين ما للشريعة من عظمة، وما في القلب من خطر وحكمة، تستوجب الرعاية والتغذية، والإصلاح والتروية، فهو المقلب المحزون، والمصرف المفتون، من أحياه حيا في حياته، ومن أماته مات قبل وفاته، ولا حياة له بغير مداد خالقه، وزاد بارئه وحافظه. قبل وفاته، ولا حياة له بغير مداد خالقه، وزاد بارئه وحافظه.

وقد نشأت معه فكرة (الأربعين القلبية)، وهو يجمع أحاديث الثبات والتمسك، فرآها موضوعا باهرا، وبابا علميا مباركا، لاغنى للمسلم عنه، وهو يشاهد تقلب الناس، وتبدل أحوالهم، والله المستعان.

ونحن فيها على شرطنا المعهود: الصحة والدلالة، بحيث لا نحتج إلا بما صح، وبينه الأئمة، وكانت دلالته جليةً على المعنى المراد.

<sup>(</sup>١) [سورة الملك: آية ١٤].



وفِي أربعين القلبِ قصرٌ مشيدٌ وليس يطالُ القصرَ هونٌ ولا ضعفُ تطلُّ النجومُ الزهرُ فيه بلمعةٍ ومنظرها باهِ وأنوارها لُطْفُ..!

وفقه هذه النصوص وفي وجود القلب في العنصر البشري وضرورة إصلاحه وتعاهده، والحرص على سلامته، وحمايته من كل بلاء وسقم ولوثة...

قال ابن القيم رَحَمُهُ اللّهُ في الجواب الكافي: القلب السليم هو الذي سلم من الشرك والغل والحقد والحسد والشح والكبر وحب الدنيا والرئاسة، فسلم من كل آفة تبعده عن الله، وسلم من كل شبهة تعارض خبره، ومن كل شهوة تعارض أمره، وسلم من كل شبهة تزاحم مراده، وسلم من كل قاطع يقطع عن الله. ولا تتم له سلامته مطلقا حتى يسلم من خمسة أشياء: من شرك يناقض التوحيد، وبدعة تخالف السنة، وشهوة تخالف الأمر، وغفلة تناقض الذكر، وهوى يناقض التجريد والإخلاص. وهذه الخمسة حجب عن الله،..».

وقال أيضا رَحَمُ ألله في مفتاح دار السعادة: «الْقلبُ السَّلِيمُ الَّذِي ينجو من عَذَابِ الله، هُوَ الْقلبُ الَّذِي قد سَلِمَ لرَبه وَسلم لأمره وَلم تبْق فِيهِ مُنَازعَة لأمره وَلَا مُعَارضَة لخبره، فَهُوَ سليم مِمَّا سوى الله وَأمره لا يُرِيد الا الله وَلا يفعل إِلَّا مَا أمره الله، فَالله وَحده غَايَته وأمره وشرعه وسيلته وطريقته..».

ونسأله سبحانه أن يوفقنا للقلوب السليمة، وأن يعيننا على ديمة المعالجة والنزاهة. وليعلم أن هذا الموضوع يهم كل مسلم لا سيما طلاب العلم وحملة الدعوة، فبصلاحهم وقلوبهم تصلح الأحوال، وتطيب المجالات، ويتضاعف التأثير، وهي معجزة ربانية نبهت عليها النصوص، وأن قوام الأمور، وانطلاق المرء من خلال صلاح قلبه، وتحقيق أعلا ارتقى إيماني به. ﴿فَلَوْ صَلَاقُوا اللّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ (اللهُ الجَسَدُ كُلُّهُ، وإذا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وإذا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، ألا وهي القَلْبُ)...!(٢)

<sup>(</sup>۱) [سورة محمد: آية ۲۱]

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٢ )، ومسلم (١٥٩٩)باختلاف يسير.



وفِي القرآن النجاء يوم القيامة لحملة القلب السليم: ﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ا

وقال الحافظ ابن رجب رَحْمَهُ ٱللَّهُ: «والقلب السليم هو السالم من الآفات والمكروهات».

وحين الفراغ من هذا المجموع، وجدتُ سابقا لي وهو الشيخ محمد بن أبو الحمد الدقيشي، جمع جزءا في ذلك أسماه (الأربعين القلبية من كلام خير البرية) لكنه لم يعنون ولَم يعلق، وقد توافقنا في بعضها، وأيضا الشيخ الفاضل محمد بن صالح المنجد، له صوتيات مختارة جمعها وشرحها، كما في المواقع الإلكترونية، والله الموفق، لا ربَّ سواه، وهو حسبنا ونعم الوكيل ...

محایل عسیر ۱٤٤٠/۸/۸هـ



<sup>(</sup>١) [سورة الشعراء: الآيات ٨٨-٨٩].

# الحديثُ الأول ﴾ الحديثُ الأول الله إصلاحُ القلب

عن النعمان بن بشبر رَضَالِلهُ عَنهُ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (الْحَلالُ بَيِّنُ، وَالْحَرَامُ بَيِّنُ، وَالْحَرَامُ بَيِّنُ، وَالْحَرَامُ بَيِّنُ، وَالْحَرَامُ بَيِّنُ، وَالْحَرَامُ بَيِّنُ، وَالْحَرَامُ بَيِّنُ مَن النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى وَبَيْنَهُمَا مُشَبَّهَاتِ الشَّبُهَاتِ اللهُ شَبَّهَاتِ السَّبْرَ أَلِدينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ كَرَاعٍ يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يُواقِعَهُ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ كَلِّ مَلِكٍ حِمَى، أَلا إِنَّ حِمَى اللهِ فِي أَرْضِهِ مَحَارِمُهُ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَى، أَلا إِنَّ حِمَى اللهِ فِي أَرْضِهِ مَحَارِمُهُ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ فِي الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ مُضَعَة إذا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلا وَهِيَ الْقَلْبُ) (١).

فيه بيان فضل القلب وأنه ملك الأعضاء ووجوب استصلاحه لصلاح الجسد، وخطورة تركه وتعريضه للفساد المنتهي لفساد الجسد وذبوله وترديه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٢) ومسلم (٩٥٥١) .

ومقام هذا الحديث في الشريعة عظيم، فهو أصل من أصولها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحْمَهُ اللهُ: فإن الإيمان أصله الإيمان الذي في القلب، ولا بد فيه من شيئين:

تصديق بالقلب، وإقراره ومعرفته، ويقال لهذا: قول القلب.

قال الجنيد بن محمد: التوحيد: قول القلب، والتوكل: عمل القلب، فلا بد فيه من قول القلب، وعمله، ثم قول البدن وعمله، ولا بد فيه من عمل القلب، مثل حب الله ورسوله، وخشية الله، وحب ما يحبه الله ورسوله، وبغض ما يبغضه الله ورسوله، وإخلاص العمل لله وحده، وتوكل القلب على الله وحده، وغير ذلك من أعمال القلوب التي أوجبها الله ورسوله، وجعلها من الإيمان.

ثم القلب هو الأصل، فإذا كان فيه معرفة وإرادة سَرَى ذلك إلى البدن بالضرورة، لا يمكن أن يتخلف البدن عما



يريده القلب؛ ولهذا قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ: (أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مضغة إذا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ)(١).

وقال الشيخ ابن باز رَحمَهُ الله: «فالقلوب هي محل النظر ومحل الاعتبار، وهي أساس الصلاح والفساد، فمتى صلح قلبك في طاعة الله وخشيته والإخلاص له وتوحيده وتعظيم أمره ونهيه والموالاة في ذلك والمعاداة في ذلك صلحت أحوالك وأعمالك وانبعثت همتك إلى كل خير وتباعدت بذلك عن كل شر، ومتى فسد القلب بالشهوات المحرمة والنفاق والكفر والضلال فلا تسأل عما يقع من الشرور والفساد والمعاصى».

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)البخاري (۵۲) ومسلم (۱۵۵۹).</mark>

### الحديثُ الثاني ﴾ تقلباتُ القلب

عن المقداد بن الأسود رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: سمعت النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ يقول: (لَقلبُ ابن آدمَ أَشدُّ انقلابًا من القِدر إذا اجتمعت غَلْيًا)(۱).

في الحديث: بيان خطورة تقلب القلب، وأنه من الضعف والرخاوة حين الفتن واستسهال المعاصي، فوجب الحذر، والتزام الطاعة والاستقامة. وشبهه بالقدر على سبيل الاستعارة وتقريب المعنى في صورة المحسوس؛ للتنبيه، وهذا مِن حُسن تعليمه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وتركه سبب للمرض والقسوة، التي تقضي على ما تبقى منه، ولذلك تعينت المعالجة والمجاهدة، قال مالك بن دينار: (أربع من علم الشقاوة: قسوة القلب، وجمود العين، وطول الأمل، والحرص على الدنيا).

<sup>(</sup>١) المسند (٢٤٣٣٩) والبزار (٢١١٢).



### ﴾ (٣) الحديثُ الثالث حزنُ القلب

عَنْ عبدالله بن عمر رَضَّالِلهُ عَنْهُا، قَالَ: اشْتَكَى سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ شَكْوَى لَهُ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ صَلَّلَاهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعُودُهُ.. وفيه: (أَلا تَسْمَعُونَ، إِنَّ اللهَ لا يُعَذِّبُ بِدَمْعِ الْعَيْنِ، وَلا بِحُزْنِ الْقَلْبِ، وَلَكِنْ يُعَذِّبُ بِهَذَا. وَأَشَارَ إِلَى لِسَانِهِ، وَلَكِنْ يُعَذِّبُ بِهَذَا. وَأَشَارَ إِلَى لِسَانِهِ، أُو يَرْحَمُ (').

فيه إثباتُ حزنِ القلب، وأنه سبب دمع العين، وأن المصائب مما تحزنه، واستحباب ضبط الجوارح كاللسان عند المحازن، لكيلا يؤاخذ العبد بسببها.

<sup>(</sup>١) البخاري ( ١٣٠٤) ومسلم (٩٢٤).

# الحديثُ الرابع ﴾ الحديثُ الرابع المقيق القلبُ الرقيق

عن عياض المجاشعي رَضَالِلهُ عَنْهُ، أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَال ذات يوم في خطبته: (أَلا إِنَّ رَبِّي مَلَّا مُعَلِيهِ وَسَلَّمَ قَال ذات يوم في خطبته: (أَلا إِنَّ رَبِّي أَمْرَنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ... وفيه: أَهْلُ الْجَنَّةِ ثَلَاثَةٌ: ذُو سُلْطَانٍ مُقْسِطٌ مُتَصَدِّقُ مُوفَّى مُوفَّى مُورَجُلٌ ثَلاثَةٌ: ذُو سُلْطَانٍ مُقْسِطٌ مُتَصَدِّقُ مُوفَّى مُوفَّى مُوفَى وَمُسْلِم، وَعَفِيفٌ رَحِيمٌ رَقِيقُ الْقَلْبِ لِكُلِّ ذِي قُرْبَى وَمُسْلِم، وَعَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِيَالِ)(۱).

فيه فضل رقة القلب، وإنما يرققه قراءة القرآن وتدبره، وقيام الليل والصدقة، ورحمة الناس، وذكر الموت، والتفكير في الدار الآخرة، ومعايشة المساكين. ومن رقته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ رحمته للفقراء والأيتام والصغار، كحمله لأمامة بنت زينب في الصلاة المفروضة، وغيرها من صور رقته.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۸۲۵).



ويجب علينا أن نبحث عن هذه الرقة ونتلمس مظانها، لأن الجسد تبع لها.

قال ابن القيم رَحِمَهُ اللهُ: «إن القلب للأعضاء كالملك المتصرف في الجنود التي تصدر كلها عن أمره، فتكتسب منه الاستقامة أو الزيغ، وتتبعه فيما يعقده من العزم أو يحله» اه. وإذا القلوبُ استرسلت في غيها

#### كانت بليّتها على الأجسام

قال ابن مسعود رَضَالِللهُ عَنهُ: (اطلب قلبك في مواطن ثلاثة: عند سماع القرآن، وعند مجالس الذكر، وفي أوقات الخلوة، فإن لم تجده فسَل الله قلبًا، فإنه لا قلب لك).





## الحديثُ الخامس ﴾ الحديثُ الخامس موتُ القلب

عن أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنْهُ قال: قال رسولُ الله صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

(اتَّقِ الْمَحَارِمَ تَكُنْ أَعْبَدَ النَّاسِ، وَارْضَ بِمَا قَسَمَ اللهُ لَكَ تَكُنْ أَعْنَى النَّاسِ، وَأَحْسِنْ إِلَى جَارِكَ تَكُنْ مُؤْمِنًا، وَلَكَ تَكُنْ مُؤْمِنًا، وَأَحْسِنْ إِلَى جَارِكَ تَكُنْ مُؤْمِنًا، وَلَا تُكْثِرِ وَأَحِبَّ لِنَفْسِكَ تَكُنْ مُسْلِمًا، وَلَا تُكْثِرِ الضَّحِكَ ؛ فَإِنَّ كَثْرَةَ الضَّحِكِ تُمِيتُ الْقَلْبَ)(١).

الضَّحِكَ ؛ فَإِنَّ كَثْرَةَ الضَّحِكِ تُمِيتُ الْقَلْبَ)(١).

فيه إثبات موت بعض القلوب من فعل معاص وسلوكيات، وأن التباعد عنها سبب في حياة القلب، وأن المباحات إذا طغت أعمت وأضرت، وكانت سببا في القسوة والجفوة ..!

قال الإمامُ محمد بن واسع: (الذنبُ على الذنب يميتُ القلب).

<sup>(</sup>۱)الترمذي (۲۳۰۵).

ولهذا لما قيل لسعيد بن المسيب: إن عبد الملك بن مروان قال: قد صرت لا أفرح بالحسنة أعملها و لا أحزن على السيئة أرتكبها، قال: الآن موت قلبه.

قال المحقق ابن الجوزي: (لا تحتقر يسير الذنب، فإن العشب الضعيف يُفتلُ منه الحبلُ القوي، فيختنق منه الجمل السمين).

قال ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ: «القلب الميت: هو الذي لا يعرف ربه، ولا يعبده بأمره وما يحبه ويرضاه، بل هو واقف مع شهواته ولذاته، ولو كان فيها سخط ربه وغضبه.. فهو متعبد لغير الله: حبا، وخوفا، ورجاء، ورضا، وسخطا، وتعظيما، وذلا.. فمخالطة صاحب هذا القلب سقم، ومعاشرته سم، ومجالسته هلاك».

#### القلب: علامة موت القلب

إعراضه عن الآيات، وتركه ذكر الله، وإيثاره الدنيا على الآخرة، وشغفه بالشهوات، وانهماكه في المعاصى، وضيقته



من التوبة والموت ومجالس الصالحين. والواجبُ التفكر في خطأ هذا المسار، والمسارعة بالمجاهدة وحياة الروح، وإعلان التوبة، ولن يجد أنفعَ ولا أروح له من كتاب الله.

قال العلامةُ ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ: «فِعْل المأمورات حياةُ القلب وغذاؤه، وزينتُه وسروره، وقُرَّة عينه، ولذَّته ونعيمه».



## الحديثُ السادس ﴾ إلى الحديثُ السادس بشاشةُ القلب

عن ابن عباس رَضَّالِللهُ عَنْهُا فِي حديث أبي سفيان مع هرقل عظيم الروم قال: (وَسَأَلْتُكَ: أَيَرْتَدُّ أَحَدٌ سَخْطَةً لِدِينِهِ عظيم الروم قال: (وَسَأَلْتُكَ: أَيَرْتَدُّ أَحَدٌ سَخْطَةً لِدِينِهِ بَعْدَ أَنْ يَدْخُلَ فِيهِ؟ فَذَكَرْتَ أَنْ لَا، وَكَذَلِكَ الْإِيمَانُ حِينَ تُخَالِطُ بشاشته الْقُلُوبَ...)(۱).

فيه فضل حلاوة الإيمان وبشاشته إذا خالطت القلوب، وأنها مانع من الارتداد والنكسة، وإنما تزيد وتنمو بالطاعات، والتباعد عن السيئات.

قال العلامة ابن القيم رَحْمَهُ أُللَّهُ: «فاستدل بما يحصل لأتباعه مِن ذوق الإيمان الذي إذا خالطت بشاشته القلوب لم يسخطه ذلك القلب أبدًا، على أنه دعوة نبوة ورسالة، لا دعوة ملك ورياسة».

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷) ومسلم (۱۷۷۳).

## الحديثُ السابع ﴾ الحديثُ السابع القلوبُ الغليظة

عَنْ أَبِي مسعود رَضَائِلُهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (الْإِيمَانُ هَاهُنَا - وَأَشَارَ بِيدِهِ إِلَى الْيَمَنِ - وَالْجَفَاءُ، وَغِلَظُ الْقُلُوبِ فِي الْفَدَّادِينَ عِنْدَ أُصُولِ أَذْنَابِ الْإِبِلِ وَغِلَظُ الْقُلُوبِ فِي الْفَدَّادِينَ عِنْدَ أُصُولِ أَذْنَابِ الْإِبِلِ وَغِلَظُ الْقُلُوبِ فِي الْفَدَّادِينَ عِنْدَ أُصُولِ أَذْنَابِ الْإِبِلِ وَغِيلَا الْشَيطان؛ رَبِيعَة وَمُضَرَ)(١).

فيه إثبات غلظ بعض القلوب، مما يعني عنادها وصعوبة التأثير فيها .

قال في الفتح رَحْمَهُ أُلِلَهُ: «قال القرطبي: هما شيئان لمسمى واحد كقوله: ﴿إِنَّمَا أَشُكُواْ بَثِي وَحُرْنِ إِلَى اللهِ ﴾(١) والبث هو الحزن، ويحتمل أن يقال: المراد بالجفاء أن القلب لا يلين بالموعظة ولا يخشع لتذكره، والمراد بالغلظ، أنها لا تفهم المراد ولا تعقل المعنى».

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٨ ٣٤) ومسلم (١٥).

<sup>(</sup>۲)[سورة يوسف: آية ۸٦].



## الحديثُ الثامن ﴾ الحديثُ الثامن القلبية

عَنْ عبد الله بن عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ قال: كَثِيرًا مِمَّا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَنْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَحْلِفُ: (لا وَمُقَلِّبِ الْقُلُوبِ)(١).

فيه صحة اليمين واستحبابها بهذه الكلمات.

قال في الفتح: «ومقلب القلوب» هو المقسم به، والمراد بتقليب القلوب: تقليب أعراضها وأحوالها لا تقليب ذات القلب.

وفي الحديث دلالة على أن أعمال القلب من الإرادات والدواعي وسائر الأعراض بخلق الله تعالى، وفيه جواز تسمية الله تعالى بما ثبت من صفاته على الوجه الذي يليق به».

<sup>(</sup>۱)البخاري (٦٦١٧).

### ﴿ (٩) الحديثُ التاسع ﴾ نُكَتُ القلب

عن حُذَيْفَةُ رَخِوَالِلهُ عَنهُ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَالِّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ يَقُولُ: (تُعْرَضُ الْفِتَنُ عَلَى الْقُلُوبِ كَالْحَصِيرِ عُودًا عُودًا، فَأَيُّ قَلْبٍ أُشْرِبَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، وَأَيُّ عَودًا، فَأَيُّ قَلْبٍ أُشْرِبَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبٍ أَنْكَرَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبٍ أَنْكَرَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبٍ أَنْكَرَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبِينِ، عَلَى أَبْيَضَ مِثْلِ الصَّفَا فَلَا تَضُرُّهُ فِتْنَةٌ مَا دَامَتِ قَلْبَيْنِ، عَلَى أَبْيَضَ مِثْلِ الصَّفَا فَلَا تَضُرُّهُ فِقْنَةٌ مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ، وَالْآخَرُ أَسُودَ مُرْبَادًا كَالْكُور مُنْكَرًا، إلَّا مَا السَّمَاوَاتُ وَالْآرْضُ، وَالْآخَرُ أَسُودَ مُرْبَادًا كَالْكُور مُنْكَرًا، إلَّا مَا أَشْربَ مِنْ هَوَاهُ) (۱).

فيه مخالطة الفتن والشهوات للقلوب، وأنها معروضة عليها على الدوام، وفضل القلب المنكر الصادّ لها، وأن المعاصي كالنكت السوداء، تتراكم إذا لم تجد توبة أو إنكارًا أو مجاهدة.

<sup>(1)</sup> مسلم (133).



نقل الامام النووي رَحْهُ اللهُ عن بعضهم: «مَعْنَاهُ تَظْهَرُ عَلَى الْقُلُوبِ أَيْ تَظْهَرُ لَهَا فِتْنَةٌ بَعْدَ أُخْرَى وَقَوْلُهُ كَالْحَصِيرِ عَلَى الْقُلُوبِ أَيْ تَظْهَرُ لَهَا فِتْنَةٌ بَعْدَ أُخْرَى وَقَوْلُهُ كَالْحَصِيرِ عَى قَالَ أَيْ كَمَا يُنْسَجُ الْحَصِيرُ عُودًا عُودًا وَشَظِيَّةً بَعْدَ أُخْرَى قَالَ الْقَاضِي وَعَلَى هَذَا يَتَرَجَّحُ رِوَايَةُ ضَمِّ الْعَيْنِ وَذَلِكَ أَنَّ نَاسِجَ الْقَاضِي وَعَلَى هَذَا يَتَرَجَّحُ رِوَايَةُ ضَمِّ الْعَيْنِ وَذَلِكَ أَنَّ نَاسِجَ الْحَصِيرِ عِنْدَ الْعَرَبِ كُلَّمَا صَنَعَ عُودًا أَخَذَ آخَرَ وَنَسَجَهُ الْحَصِيرِ عِنْدَ الْعَرَبِ كُلَّمَا صَنَعَ عُودًا أَخَذَ آخَرَ وَنَسَجَهُ فَشَبَّهُ عَرْضَ الْفِتَنِ عَلَى الْقُلُوبِ وَاحِدَةً بَعْدَ أُخْرَى بِعَرْضِ فَشَبَّهُ عَرْضَ الْفِتَنِ عَلَى صَانِعِهَا وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ قَالَ الْقَاضِي قَضْبَانِ الْحَصِيرِ عَلَى صَانِعِهَا وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ قَالَ الْقَاضِي وَهُو الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ سِيَاقُ لَفْظِهِ وَهَذَا مَعْنَى الْحَدِيثِ عِنْدِي وَهُو الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ سِيَاقُ لَفْظِهِ وَصِحَةٌ تَشْبِيهِهِ، وَاللهُ أَعْلَمُ

قَوْلُهُ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (فَأَيُّ قَلْبِ أُشْرِبَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ مَوْدَاءُ وَأَيُّ قَلْبِ أَنْكَرَهَا نُكتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ) مَعْنَى أُشْرِبَهَا مَوْدَاءُ وَأَيُّ قَلْبِ أَنْكَرَهَا نُكتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ) مَعْنَى أُشْرِبَهَا وَخَلَتْ فِيهِ دُخُولًا تَامَّا وَأُلْزِمَهَا وَحَلَّتْ مِنْهُ مَحَلَّ الشَّرَابِ وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ ﴾(١).

<sup>&</sup>lt;mark>(١</mark>)[سورة البقرة: آية ٩٣].



## الحديثُ العاشر ﴾ تصريفُ القلوب

عن عبدالله بن عمرو بن العاص رَضَالِللهُ عَنْهُا، أنه سَمِعَ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِنَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ، يُصَرِّفُهُ فَهُ كَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ، يُصَرِّفُهُ مَن عَمْنِ كَقَلْبٍ وَاحِدٍ، يُصَرِّفُهُ مَن عَمْنِ عَلَيْ وَسَلَّمَ : (اللَّهُ مَن عَلَي طَاعَتِكَ)(۱). مُصَرِّفُ قُلُوبَنَا عَلَى طَاعَتِكَ)(۱).

فيه إثبات تصريف القلوب وخطورة ذلك، واستحباب المواظبة على هذا الدعاء، وأن القلوب صلاحها وتصريفها إلى الله الواحد الأحد.

<sup>(</sup>۱)مسلم (٤٥٢٢).



### الحديثُ الحادي عشر ﴾ الحديثُ الحادي عشر الله الملوء

حَنْ أَبِي هريرة رَضَّالِكُ عَنْهُ قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لَأَنْ يَمْتَلِئَ جَوْفُ أَحَدِكُمْ قَيْحًا، خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْتَلِئَ شِعْرًا) (١).

فيه أن القلبَ وعاءٌ حقه الملء بالنافع المفيد، وكراهية طغيان الملاهي عليه، وذم الشعر إذا غلب على المرء، وخلا من الحكمة والفضيلة، والأولى ملؤه بالذكر والعلوم النافعة، والحكم الربانية الموصلة إلى الخالق جَلَّوَعَلاً.

<sup>(</sup>١) البخاري (٦٠٥٥) ومسلم (٩٠٠٥).

## الحديثُ الثاني عشر ﴾ طهرُ القلب طهرُ القلب

عَنْ سهل بن سعد رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ رَسُولَ اللهِ مَلَّا اللهِ مَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، جِئْتُ لِأَهَبَ لَكَ مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، جِئْتُ لِأَهَبَ لَكَ نَفْسِي .. وفيه أنه زوّجها لفقير صاحب رداء، بما معه من القرآن قَالَ: (أَتَقْرَؤُهُنَّ عَنْ ظَهْرِ قَلْبِكَ). قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: (أَنْهَبْ فَقَدْ مَلَّكُتْكَهَا بِمَا مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ)(۱). قَالَ: (اذْهَبْ فَقَدْ مَلَّكُتْكَهَا بِمَا مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ)(۱).

فيه أن القلب وعاءُ الحفظ ومخزنُ المعلومات، وهو محل العلم والوعي والتمييز.

وأن الحفظة مقدمون على من سواهم، وفضل الصحابة وعنايتهم بالقرآن، وأن الله يسره وحفظه وتدبره فأين المتعظ والمدكر، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ يَسَّرَنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهُلُ مِن مُّدَّكِرٍ ﴿ وَلَقَدُ يَسَّرَنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهُلُ مِن مُّدَّكِرٍ ﴿ وَلَقَدُ يَسَرَّنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهُلُ مِن مُّدَّكِرٍ ﴿ وَلَقَدُ يَسَرَّنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ فَهُلُ مِن مُّدَّكِرٍ ﴿ وَلَقَدُ مِن مُدَّكِرٍ ﴿ وَلَقَدُ مِن مُدَّكِرٍ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٠٣٠) مسلم (١٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) [سورة القمر: آية ١٧].

قال الإمامُ ابن كثير رَحَهُ أللهُ: «أي سهلنا لفظه ويسرنا معناه لمن أراده ليتذكر الناس كما قال ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَّابُرُوا المناس كما قال ﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرَكُ لِيَّا لِمَن أُولُوا الْأَلْبَ اللهُ اللهُ

قال مجاهد: ﴿ وَلَقَدُ يَسَّرُنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ ﴾ (٣) يعني هونا قراءته. وقال مجاهد: ﴿ وَلَقَدُ يَسَرَنَا ٱلْقُرُءَانَ لِلذِّكْرِ ﴾ (٣) يعني هونا قراءته. وقال السدي: (يسرنا تلاوته على الألسن).

وقال الضحاك عن ابن عباس: (لولا أن الله يسره على لسان الآدميين ما استطاع أحد من الخلق أن يتكلم بكلام الله عَنَّوَجَلً).

<sup>(</sup>۱)[سورة ص: آية ۲۹].

<sup>(</sup>۲) [سورة مريم: آية ۹۷].

<sup>(</sup>٣) [سورة القمر: آية ١٧].

## الحديثُ الثالث عشر ﴾ الخديثُ الثالث عشر القلب النزعُ من القلب

عَنْ عائشة رَضَالِيَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ صَالِّلَهُ عَنْهَا فَقَالَ: تُقَبِّلُونَ الصِّبْيَانَ، فَمَا نُقَبِّلُهُمْ؟ صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: تُقَبِّلُونَ الصِّبْيَانَ، فَمَا نُقَبِّلُهُمْ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَوَ أَمْلِكُ لَكَ أَنْ نَزَعَ اللهُ مِنْ قَقَالَ النَّبِيُّ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَوَ أَمْلِكُ لَكَ أَنْ نَزَعَ اللهُ مِنْ قَلْبِكَ الرَّحْمَة)(١).

فيه أن المشاعر الإنسانية من رحمة وقسوة مصدرها القلب، والذي يضاعفها وعي المرء وإدراكه لمعالم دينه الحاض على التراحم والتعاطف، وأنها قد تنزع فيفقد المرء إنسانيته، وكل ذلك بإرادة الله وقدرته ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو النَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ لِأَنْ ﴾ (٢).

قال ابن بطال: «رحمة الولد الصغير، ومعانقته، وتقبيله،

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٩٨) ومسلم (٢٣١٧).

<sup>(</sup>٢) [سورة الملك: آية ١٤].



والرِّفق به، من الأعمال التي يرضاها الله ويُجازِي عليها، ألا ترى قوله عَلَيْهِ السَّلَمُ للأقرع بن حابس حين ذكر عند النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ السَّلَمُ للأقرع بن حابس حين ذكر عند النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَن له عشرة من الولد ما قبَّل منهم أحدًا: «مَن لا يَرحَمُ لا يُرحَمُ اللهُ يُرحَمُ اللهُ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ ا

<sup>&</sup>lt;mark>(۱)</mark>البخاري (۹۹۷) مسلم (۲۳۱۸).

# الحديثُ الرابع عشر ﴾ الحديثُ اللهدي القلبُ المَهدي

عَنْ علي رَضَالِلُهُ عَنَهُ قَالَ: بَعَثَنِي رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّتِي وَأَنَا إِلَى الْيَمَنِ قَاضِيًا، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، تُرْسِلُنِي وَأَنَا حَدِيثُ السِّنِّ، وَلا عِلْمَ لِي بِالْقَضَاءِ؟ فَقَالَ: (إِنَّ كَدِيثُ السِّنِّ، وَلا عِلْمَ لِي بِالْقَضَاءِ؟ فَقَالَ: (إِنَّ اللهُ سَيَهْدِي قَلْبَكَ، وَيُثبِّتُ لِسَانَك، فَإِذَا جَلَسَ بَيْنَ يَدَيْكَ الْخَصْمَانِ فَلا تَقْضِينَ حَتَّى تَسْمَعَ مِنَ الْآخِرِ يَدَيْكَ الْخَصْمَانِ فَلا تَقْضِينَ حَتَّى تَسْمَعَ مِنَ الْآخِرِ كَمَا سَمِعْتَ مِنَ الْآوَّلِ ؛ فَإِنَّهُ أَحْرَى أَنْ يَتَبَيَّنَ لَكَ كَمَا سَمِعْتَ مِنَ الْأَوَّلِ ؛ فَإِنَّهُ أَحْرَى أَنْ يَتَبَيَّنَ لَكَ كَمَا سَمِعْتَ مِنَ الْأَوَّلِ ؛ فَإِنَّهُ أَحْرَى أَنْ يَتَبَيَّنَ لَكَ الْقَضَاءُ). قَالَ: فَمَا زِلْتُ قَاضِيًا. أَوْ: مَا شَكَكْتُ فِي قَضَاءٍ بَعْدُ(۱).

فيه فضل القلب المهدي، وأن الهداية بيد الله، وأن الأعمال الجليلة إنما تطلب بتوفيق الله وهدايته.

<sup>(</sup>١) أبو داود (٥٣٨٢).



ونحن كمسلمين نردد في الصلوات ﴿ آهَدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴾ (١) وكل مسلم بحاجة إلى هذه الهداية على الدوام، وأن توخي العدل وصحة المسلك سبب للظفر بالهداية، وقد صح من دعائه عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ (اللَّهُمَّ اهْدِنِي وَسَدِّنِي) (٢).

<sup>(</sup>١) [سورة الفاتحة: آية ٦].

<sup>(</sup>Y) amla (07VY).

### الحديثُ الخامس عشر ﴾ الحديثُ الخامس عشر التلافُ القلوب

عَنْ جُندُب بن عبدالله رَضَالِيَّهُ عَنِ النَّبِيِّ صَالَّلَالْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَنْ جُندُب بن عبدالله رَضَالِيَّهُ عَنْ النَّبِيِّ صَالَّالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: (اقْرَءُوا الْقُرْآنَ مَا ائْتَلَفَتْ قُلُو بُكُمْ، فَإِذَا اخْتَلَفْتُمْ فَالْوَبُكُمْ، فَإِذَا اخْتَلَفْتُمْ فَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

قال النووي رَحْمَهُ اللهُ: والأمر بالقيام عند الاختلاف في القرآن محمول عند العلماء على اختلاف لا يجوز، أو اختلاف يوقع فيما لا يجوز كاختلاف في نفس القرآن، أو في معنى منه لا يسوغ فيه الاجتهاد، أو اختلاف يوقع في شك أو شبهة، أو فتنة وخصومة، أو شجار ونحو ذلك، وأما الاختلاف في استنباط فروع الدين منه، ومناظرة أهل العلم في ذلك على سبيل الفائدة وإظهار الحق، واختلافهم في ذلك فليس منهيا عنه، بل هو مأمور به، وفضيلة ظاهرة، وقد أجمع المسلمون على هذا من عهد الصحابة إلى الآن، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) البخاري (٥٠٦٠) ومسلم (٢٦٦٧).



## الحديثُ السادس عشر ﴾ الحديثُ السادس عشر الحديثُ القلوب

عَنْ أَبِي مسعود رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ يَمْسَحُ مَنَا كِبَنَا فِي الصَّلَاةِ، وَيَقُولُ: (اسْتَوُوا، وَلَا تَخْتَلِفُ مَنَا كِبَنَا فِي الصَّلَاةِ، وَيَقُولُ: (اسْتَوُوا، وَلَا تَخْتَلِفُ قُلُوبُكُمْ، لِيَلِنِي مِنْكُمْ أُولُو الأحلام والنهى ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ). قَالَ أَبُو مَسْعُودٍ: فَأَنْتُمُ الْيَوْمَ أَشَدُّ اخْتِلَافًا(۱).

فيه إثبات اختلاف القلوب، وأن بعض المعاصي كترك التسوية للصف سببٌ لذلك.

قال في التحفة: «قال الطيبي فتختلف بالنصب أي على جواب النهي وفي الحديث أن القلب تابع للأعضاء فإذا اختلف اختلف فسد ففسدت الأعضاء لأنه رئيسها».

<sup>(</sup>۱) مسلم <mark>(۲</mark>۳٤).



## الحديثُ السابع عشر ﴾ الخديثُ السابع عشر النظرُ إلى القلوب

عَنْ أَبِي هُرِيرة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إِنَّ اللهَ كَنْ أَبِي هُرِيرة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ) (1). قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ) (1).

في الحديث: فيه أن العبرة بعمل القلوب والجوارح وليس الأموال والأشكال، لأن بها تحصل التقوى وتعظيم الله، ومحبة شرعه والانقياد له.

قال الإمامُ ابن رجب رحمه الله تعالى: «أفضل الناس من سلك طريق النّبيّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وخواص أصحابه في الاقتصاد في العبادة البدنية والاجتهاد في الأحوال القلبية، فإنَّ سفر الآخرة يقطع بسير القلوب لا بسير الأبدان».

قال الشيخ السندي رَحِمَهُ اللهُ: «أي فأصلحوا أعمالكم وقلوبكم ولا تجعلوا همتكم متعلقه بالبدن والمال».

<sup>(</sup>۱)مسلم (۲۵۶۶).



وقال العلامة ابن عثيمين رَحْمَدُ اللهُ: هذا الحديث يدل على ما يدل عليه ما يدل عليه قول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ اَنْقَنَكُمْ ﴾ (١).

فالله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى لا ينظر إلى العباد إلى أجسامهم هل هي كبيرة أو صغيرة، أو صحيحة، أو سقيمة، ولا ينظر إلى الصور، هل هي جميلة أو ذميمة، كل هذا ليس بشيء عند الله، وكذلك لا ينظر إلى الأنساب؛ هل هي رفيعة أو دنيئة، ولا ينظر إلى الأموال، ولا ينظر إلى شيء من هذا أبدًا، فليس بين الله وبين خلقه صلة إلا بالتقوى، فمن كان لله أتقى كان من الله أقرب، وكان عند الله أكرم؛ إذًا لا تفتخر بمالك، ولا بجمالك، ولا ببدنك، ولا بأولادك، ولا بقصورك، ولا سياراتك، ولا بشيء من هذه الدنيا أبدًا، إنما إذا وفقك الله للتقوى، فهذا من فضل الله عليك، فاحمد الله عليه.

<sup>(</sup>١) [سورة الحجرات: آية ١٣].

## الحديثُ الثامن عشر ﴾ وهنُ القلوب

عن ثوبان رَضَالِكُ عَنُهُ: قَالَ : قال رَسُولُ اللهِ صَالِكُ عَلَيْكُمْ وَمَا تَدَاعَى الْأَكْلَةُ إِلَى (يُوشِكُ الْأُمَمُ أَنْ تداعى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الْأَكْلَةُ إِلَى قَصْعَتِهَا». فَقَالَ قَائِلٌ: وَمِنْ قِلَّةٍ نَحْنُ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ: «بَلْ قَصْعَتِهَا». فَقَالَ قَائِلٌ: وَمِنْ قِلَّةٍ نَحْنُ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ: «بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ، وَلَكِنَّكُمْ غِثَاء كغثاء السَّيْلِ، وَلَيَنْزِعَنَّ اللهُ فِي اللهُ مِنْ صُدُورِ عَدُو كُمُ الْمَهَابَة مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنَ». فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا الْوَهْنُ؟ قَالَ: «حُبُّ اللهُ نَيْا وَكَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ» (١).

فيه أن القلوب توهن وتضعف، وأن كثرة المسلمين لا يصلح فساد القلوب.

قال في عون المعبود رَحْمَهُ اللهُ: ((وليقذفن) بفتح الياء أي: وليرمين الله. (الوهن) أي: الضعف، وكأنه أراد بالوهن

<sup>(</sup>١) أبو داود ( ٤٢٩٧ ).



ما يوجبه، ولذلك فسره بحب الدنيا وكراهة الموت. قاله القاري».

والمعنى أنهم متعلقون بالدنيا وزهراتها، مرتعبون من الموت ومقدماته.



## الحديثُ التاسع عشر ﴾ العارفة القلوبُ العارفة

عن أبي حُميد وأبي أُسيد، رَضَيْكُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّالُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَتَلِينُ قَالَ: (إِذَا سَمِعْتُمُ الْحَدِيثَ عَنِّي تَعْرِفُهُ قُلُوبُكُمْ، وتَلِينُ لَهُ أَشْعَارُكُمْ، وأبشاركم وتروْنَ أَنَّهُ مِنْكُمْ قَرِيبٌ، فَأَنَا أَوْلاكُمْ بِهِ، وَإِذَا سَمِعْتُمُ الْحَدِيثَ عَنِّي تُنْكِرُهُ قُلُوبُكُمْ، وَتَرُوْنَ أَنَّهُ مِنْكُمْ بَعِيدٌ، وَأَبْشَارُكُمْ، وَتَرَوْنَ أَنَّهُ مِنْكُمْ بَعِيدٌ، وَأَبْشَارُكُمْ، وَتَرَوْنَ أَنَّهُ مِنْكُمْ بَعِيدٌ، فَأَنَا أَبْعَدُكُمْ مِنْهُ) (۱).

فيه فضل القلوب العارفة، العالمة بحديث رسول الله، والسبب صفاؤها وامتلاؤها باليقين المورث للعلم. وإنما تعرف القلوب دينها إذا تطهرت بذكر ربها، واذعنت لشرعه، وذهب عنها الريب والبهتان، وصفت من كل دخن وخلل.

<sup>(</sup>۱) المسند (۱۲۰۵۸).



قال الإمام ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ: «ففي القلب.. حزن لا يذهبه إلا السرور بمعرفته وصدق معاملته، وفيه قلق لا يسكنه الا الاجتماع عليه والفرار منه إليه، وفيه نيران وحسرات: لا يطفئها الا الرضا بأمره ونهيه وقضائه، ومعانقة الصبر على ذلك حتى وقت لقائه، وفيه فاقه لا يسدها إلا محبته ودوام ذكره».



## الحديثُ العشرون ﴾ تجديدُ القلوب

عن عبدالله بن عمرو رَضَالِلهُ عَنْ النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ عَنْ النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ قال: (إنَّ الإيمانَ ليخلَقُ –أي يبلي – في جوفِ أحدِكم كما يخلَقُ الثَّوبُ، فسَلُوا اللهَ تعالى أن يُجدِّدَ الإيمانَ في قلوبِكم)(۱).

فيه فضل تجديد القلوب، وأن تجديدها يكون بالإيمان ومن وسائله الدعاء، الذي يتعلق به بربه، ويؤمن به ويتوكل عليه.

ويتجدد الإيمان في القلب أيضًا بالذكر المطلق وتلاوة القرآن، والصلة والبر، ومجاهدة النفس والتفكر في اليوم الآخر، والتوبة، واللهج بالتسبيح وقيام الليل، والخوف من سوء الخاتمة، أحسن الله ختامنا جميعًا.

<sup>(</sup>١) الطبراني (١٤٦٦٨) والحاكم (٥) بسند حسن.



# الحديثُ الحادي والعشرون ﴾ جزّعُ القلب

عن عمرو بن تغلب رَخَالِللهُ عَنْهُ أَن رسول الله صَالَللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ قَالَ: (أَمَّا بَعْدُ، فَوَ اللهِ إِنِّي لَأُعْطِي الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ وَالدَّي قَالَ: (أَمَّا بَعْدُ، فَوَ اللهِ إِنِّي لِأُعْطِي الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ وَالْجُلِي وَالْجُلِي أَعْطِي وَاللَّذِي أَعْطِي، وَلَكِنْ أُعْطِي وَاللَّذِي أَعْطِي، وَلَكِنْ أُعْطِي وَاللَّذِي أَعْطِي أَقْوَامًا لِمَا أَرَى فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْجَزَعِ وَالْهَلَعِ، وَأَكِلُ أَقُوامًا لِلمَا أَرَى فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْجَزَعِ وَالْهَلَعِ، وَأَكِلُ أَقْوَامًا إِلَى مَا جَعَلَ اللهُ فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْغِنَى وَالْخَيْرِ، وَيُعْمِمُ عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ). فَوَاللهِ مَا أُحِبُّ أَنَّ لِي بِكَلِمَة وَسَلَمَ حُمْر النَّعَم (۱).

فيه بيان جزع القلوب، وأنها تتأثر بما يخالطها من أخلاق وسلوكات، وفيه منقبة لعمرو بن تغلب، ومدح القائد المعلم لأصحابه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٩٢٣).



<mark>قال في الفتح</mark>: «قال ابن بطال: مراده في هذا الباب إثبا<mark>ت</mark> خلق الله تعالى للإنسان بأخلاقه من الهلع والصبر والمنع والإعطاء، وقد استثنى الله المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون، لا يضجرون بتكررها عليهم ولا يمنعون حق الله في أموالهم؛ لأنهم يحتسبون بها الثواب ويكسبون بها التجارة الرابحة في الآخرة، وهذا يفهم منه أن من ادعى لنفسه قدرة وحولا بالإمساك والشح والضجر من الفقر، وقلة الصبر لقدر الله تعالى ليس بعالم ولا عابد؛ لأن من ادعى أن له قدرة على نفع نفسه أو دفع الضر عنها فقد افترى. انتهى ملخصا».

## الحديثُ الثاني والعشرون ﴾ القلبُ الواحد

عَن أَبِي هُرِيرة رَضَالِيَهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (أَوَّلُ زُمْرَةٍ تَدْخُلُ الْجَنَّة عَلَى صُورَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، وَالْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، وَالْقَبَرِ عَلَى إِثْرِهِمْ كَأَشَدِّ كَوْكَبٍ إِضَاءَةً، قُلُوبُهُمْ عَلَى وَالَّذِينَ عَلَى إِثْرِهِمْ كَأَشَدِّ كَوْكَبٍ إِضَاءَةً، قُلُوبُهُمْ عَلَى وَالَّذِينَ عَلَى إِثْرِهِمْ كَأَشَدِّ كَوْكَبٍ إِضَاءَةً، قُلُوبُهُمْ عَلَى قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدٍ، لَا اخْتِلَافَ بَيْنَهُمْ وَلَا تَبَاغُضَ)(١).

فيه فضلُ اجتماع القلوب على قلب واحد صفاءً ونقاء، وأن ذلك سمتُ لأهل الجنة، وهو تطهيرها من مذمومات الأخلاق ونزاعات أهل الدنيا، كما قال تعالى: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَدِبِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا ال

<sup>(</sup>١) البخاري (٢٤٦) مسلم (٢٨٣٤).

<sup>(</sup>٢)[سورة الحجر: آية ٤٧].



### الحديثُ الثالث والعشرون ﴾ ختمُ القلوب

عن عبدالله بن عمر وأبي هريرة رَضَالِلهُ عَنْهُا، أَنَّهُمَا سَمِعَا رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ عَلَى أَعْوَادِ مِنْبَرِهِ: سَمِعَا رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ عَلَى أَعْوَادِ مِنْبَرِهِ: (لَيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ عَنْ ودَعْهم - تركهم - الْجُمْعَاتِ، أَوْ لَيَنْتَهِيَنَّ أَقُوامٌ عَنْ ودَعْهم - تركهم - الْجُمْعَاتِ، أَوْ لَيَخْتِمَنَّ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ، ثُمَّ لَيَكُونُنَّ مِنَ الْغَافِلِينَ)(١).

فيه قبحُ التخلف عن الجمعة بلا عذر، وأنه معصية، ومن سوء عاقبتها الختم على القلب أي تغطيته وحرمانه من ينابيع الخير.

قال النووي رَحْمَهُ اللهُ: «وقوله: "ودعهم" أي: تركهم، وفيه أن الجمعة فرض عين، ومعنى الختم: الطبع والتغطية، قالوا في قول الله تعالى: ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾(٢) أي: طبع. ومثله

<sup>(</sup>۱) مسلم (۸۲۵).

<sup>(</sup>۲) [سورة البقرة: آية ٧].



«الرين»، فقيل: الرين: اليسير من الطبع، والطبع: اليسير من الأقفال، والأقفال أشدها».

وقال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ في الجواب الكافي: «الذنوب إذا تكاثرت: طُبعَ على قلب صاحبها، فكان من الغافلين، كما قال بعض السلف في قوله تعالى ﴿ كَلَّا بَلِّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ الْحَسنَ: هو الذنب على الذنب حتى يعمى القلب، حتى قال: وأصل هذا أن القلب يصدأ من المعصية، فاذا زادت: غلب الصدأ حتى يصير راناً، ثم يغلب حتى يصير طبْعاً، وقفلاً، وختمًا، فيصير القلب في غشاوة وغلاف، فاذا حصل له ذلك بعد الهدى والبصيرة: انتكس، فصار أعلاه أسفله، فحينئذ يتولاه عدوه، ويسوقه حيث أراد».

<sup>(</sup>١) [سورة المطففين: آية ١٤].

### الحديثُ الرابع والعشرون ﴾ قلوبُ الشياطين

عن حذيفة بن اليمانِ رَضِيًا عَنْهُ، قال:، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّا كُنَّا بِشَرِّ، فَجَاءَ اللهُ بِخَيْرِ فَنَحْنُ فِيهِ، فَهَلْ مِنْ وَرَاءِ هَذَا الْخَيْرِ شَرٌّ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: هَلْ وَرَاءَ ذَلِكَ الشَّرِّ خَيْرٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: فَهَلْ وَرَاءَ ذَلِكَ الْخَيْرِ شَرُّ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: كَيْفَ؟ قَالَ: «يَكُونُ بَعْدِي أَئِمَّةٌ لَا يَهْتَدُونَ بِهُدَايَ، وَلَا يَسْتَنُّونَ بِسُنَّتِي، وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ فِي جُثْمَانِ إِنْسِ». قَالَ: قُلْتُ: كَيْفَ أَصْنَعُ يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ أَدْرَكْتُ ذَلِكَ؟ قَالَ: «تَسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلْأَمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ، وَأُخِذَ مَالُكَ فَاسْمَعْ وَأَطِعْ »(١).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۸٤۷).



فيه بيان تغير أحوال الناس في آخر الزمان، وظهور الأئمة المبطلين المبدلين، الراغبين عن السنة، وأن قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس، فالبواطن خبيثة منطوية على الفساد والشر، ومع ذلك تجب طاعتهم والصبر على الأذى.



## الحديثُ الخامس والعشرون ﴾ نكتةُ القلب السوداء

عَنْ أَبِي هُرِيرة رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ، كَانَتْ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ، صُقِلَ قَلْبُهُ، فَإِنْ زَادَ زَادَتْ، فَلَا لَهُ فِي كِتَابِهِ: ﴿ كُلِّ بَلِّ رَانَ عَلَى فَلُومِهُم مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ اللهُ فِي كِتَابِهِ: ﴿ كُلِّ اللهُ عَلَى قَلُومِهُم مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ اللهُ ﴾ (١) ٢).

فيه أن الذنب سببٌ للنكتة السوداء، والاستغفار يصقلها ويزيلها قال تعالى ﴿ وَأَنِ السَّعَفِرُواْ رَبَّكُو ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَنِّعُكُم مَّنَعًا حَسَنًا ﴾ (٣).

وقبلها التوبة والنزع وديمة الاستغفار.

<sup>(</sup>١) [سورة المطففين: آية ١٤].

<sup>(</sup>٢) ابن ماجه (٤٢٤٤) بسند حسن.

<sup>(</sup>٣) [سورة هود: آية ٣].



يقول المناوي رَحْمَهُ الله: «قال الحكيم: وأشار بالإكثار إلى الآدمي لا يخلو من ذنب أو عيب ساعة فساعة، والعذاب عذابان: أدنى وأكبر، فالأدنى عذاب الذنوب والعيوب، فإذا كان العبد مستيقظًا على نفسه فكلَّما أذنب أو أعتب أتبعهما استغفارًا، فلم يبقَ في وبالها وعَذابها، وإذا لها عن الاستغفار تراكمتْ ذنوبُه؛ فجاءت الهموم والضِّيق والعسر والعَناء والتَّعب، فهذا عذابه الأدنى، وفي الآخِرة عذاب النار، وإذا استغفر تنصَّل من الهمِّ، فصار له من الهُموم فرجًا، ومن الضيق مخرجًا ورزَقَه من حيث لا يحتسب».



### الحديثُ السادس والعشرون ﷺ القلبُ النقى

عَنْ أَبِي هريرة رَضَالِسَّهُ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (نِعْمَ الْقَوْمُ الْأَزْدُ، طَيِّبَةٌ أَفْوَاهُهُمْ، بَرَّةٌ أَيْمَانُهُمْ، نَقِيَّةٌ قُلُوبُهُمْ) (١). قُلُوبُهُمْ) (١).

فيه فضل نقاء القلوب وهو سلامتها من كل غش وغل، وهو منقبة ظاهرةً للأزد.



<sup>(</sup>١) المسند (٨٦١٥) بسند حسن.



### الحديثُ السابع والعشرون ﴾ الحديثُ السابع والعشرون الجهابية السابع والعشرون المتردد

عن النواس بن سمعان الأنصاري رَضَّالِللهُ عَنْهُ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ، فَقَالَ: (الْبِرُّ رُسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْبِرِّ وَالْإِثْمِ، فَقَالَ: (الْبِرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ، وَالْإِثْمُ مَا حاك في صَدْرِكَ، وَكَرِهْتَ أَنْ يُطَلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)(۱).

فيه فضل البر، وأن ضده من الخصال هي الإثم المحتار فيه، والمضطرب في القلب. .

قال النووي رَحْمَهُ اللهُ: «قال العلماء: البر يكون بمعنى الصلة، وبمعنى اللطف والمبرة وحسن الصحبة والعشرة، وبمعنى الطاعة، وهذه الأمور هي مجامع حسن الخلق، ومعنى «حاك في صدرك» أي: تحرك فيه وتردد، ولم ينشرح له الصدر، وحصل في القلب منه الشك، وخوف كونه ذنبا».

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۵۵۳).

### الحديثُ الثامن والعشرون ﴾ الحديثُ الثامن والعشرون الله القلبُ الفسيح بأحكام الإسلام

عن قَبِيصَةُ بْنُ هُلْبٍ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَهُ وَجُلُ فَقَالَ: إِنَّ مِنَ الطَّعَامِ طَعَامًا أَتُحَرَّجُ مِنْهُ. فَقَالَ: (لَا يَتَخَلَّجَنَّ فِي صَدْرِكَ شَيْءٌ ضَارَعْتَ فِيهِ النَّصْرَانِيَّةً)(۱).

فيه وضوح الشرائع وسلامتها، وأنها مما يطمئن بها القلب عقيدة وشريعة، وعبادة وعادة، وقوله (لا يتخلجن): أي لا يتحركن.

والمعنى: لا يدخل في قلبك ضيق وحرج لأنك على الحنيفة السهلة، فإذا شككت وشددت على نفسك بمثل هذا شابهت فيه الرهبانية.

<sup>(</sup>١) أبو داود (٣٧٨٤) بسند حسن.



### الحديثُ التاسع والعشرون ﴾ غنى الصدر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (إِنَّ اللهَ تَعَالَى يَقُولُ: يَا ابْنَ آدَمَ، تَفَرَّغْ لِعِبَادَتِي أَمْلَأْ صَدْرَكَ غِنَى، وَأَسُدَّ فَقْرَكَ، وَإِلَّا تَفْعَلْ مَلَأْتُ يَدَيْكَ شُغُلًا، وَلَمْ أَسُدَّ فَقْرَكَ) (۱).

فيه فضل القلب الغني، وأن التفرغ العبادي سبب للغنى والثبات والاستقامة، وأن من أصلح حاله مع الله، أصلح الله له دنياه. وصح من دعائه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ (اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ اللَّهُدَى وَالتَّقَى، وَالْعَفَافَ وَالْعِنَى)(٢).

قال في التحفة رَحِمَهُ اللهُ: «أي تفرغ عن مهماتك لعبادتي أقضي مهماتك وأغنيك عن خلقي، وإن لا تفعل ملأت

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲٤٦٦).

<sup>(</sup>۲) مسلم (۲۷۲۱).



يديك شغلا، وتسكن للتخفيف. ولم أسد فقرك أي إن لم تتفرغ لذلك واشتغلت بغيري لم أسد فقرك لأن الخلق فقراء على الإطلاق فتزيد فقرا على فقرك».

## الحديثُ الثلاثون ﴾ حفظُ الصدور

عَنْ عَبْدِ الله رَضَّالِتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (بِئْسَمَا لِأَحَدِهِمْ يَقُولُ: نَسِيتُ آيَةً كَيْتَ وَكَيْتَ، بَلْ هُوَ نُسِّيَ، اسْتَذْكِرُوا الْقُرْآنَ، فَلَهُوَ أَشَدُّ تَفَصِّيًا مِنْ صُدُورِ الرِّجَالِ مِنَ النَّعَم بِعُقُلِهَا)(۱).

فيه أن المذاكرة القرآنية سبب لحفظ الصدور وعدم التفلت والتفصي الحاصل من جراء الهجران والإهمال والله المستعان ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلَا ٱلْقُرُءَانَ مَهُجُورًا ﴿ رَبّ ﴾ (٢).

وأن الذكر يثبت في القلوب بدوام المراجعة والتعاهد اليومي، وأن علوم القلوب معرضة للنسيان ما لم تتعاهد

<sup>(</sup>۱) البخاري (۵۰۳۲) مسلم (۷۹۰).

<sup>(</sup>٢) [سورة الفرقان: آية ٣٠].

### الأَرْبَعونَ القَلْبِيةُ مِنَ السُّننِ الصِّحاحِ النَّبِويّة ﴿ الْأَرْبَعونَ القَلْبِيةُ مِنَ السُّننِ الصِّحاحِ النَّبِويّة

من حين لآخر، وخير تلك العلوم القرآن، وهو مادة الإيمانِ والعلم والنماء والثبات، وبه يحصل الخير والطيب والانشراح.

وقد جاء عن أبي العالية رَحْمَهُ اللّهُ أَنّه قال: «كنّا نَعُدُّ من أعظم الذُّنوب، أن يتعلَّم الرَّجل القرآن ثمَّ ينام عنه، حتَّى ينساه».

وعن ابن سيرين رَحْمَهُ أُللَّهُ - بإسناد صحيح - في الذي ينسى القرآن: «كانوا يكرهونه، ويقولون فيه قو لا شديدًا».



## الحديثُ الحادي والثلاثون ﴾ صدورُ العلماء

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِكُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

«تَظْهَرُ الْفِتَنُ، وَيَكْثُرُ الْهَرْجُ، وَيُرْفَعُ الْعِلْمُ». فَلَمَّا سَمِعَ عُمَرُ، أَبَا هُرَيْرَةَ يَقُولُ: «يُرْفَعُ الْعِلْمُ». قَالَ عُمَرُ: أَمَا إِنَّهُ لَعُمَرُ، أَبَا هُرَيْرَةَ يَقُولُ: «يُرْفَعُ الْعِلْمُ». قَالَ عُمَرُ: أَمَا إِنَّهُ لَيْسَ يُنْزَعُ مِنْ صُدُورِ الْعُلَمَاءِ، وَلَكِنْ يَذْهَبُ الْعُلَمَاءُ(۱).

لَيْسَ يُنْزَعُ مِنْ صُدُورِ الْعُلَمَاءِ، وَلَكِنْ يَذْهَبُ الْعُلَمَاءُ(۱).

فيه بيان أن صدور العلماء ظرف للعلم وحفظه، وأن نزعه بموتهم وفقدانهم في الحياة كما في حديث الصحيحين (ولكِنْ يَقْبضُ العِلْمَ بِقَبْضِ العُلَمَاءِ)(٢).

وهذا العلم إنما يُجمع بالجد والحفظ، والحزم والتحصيل، يتعب لأجله، ويسافر إليه، وتتحمل الأرزاء دونه. ولا يستحق الرجلُ وصف العالم حتى يطالع ويحيط، ويتقن ويتمكن، والنَاسُ شهود الله في أرضه.

<sup>(</sup>۱) المسند (۱۰۲۳۱).

<sup>(</sup>۲) البخاري (۱۰۰).

### الحديثُ الثاني والثلاثون ﴾ العديثُ الثاني والثلاثون الله المقدوف

عن صَفِيَّة زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَضَوْلِلَهُ عَنْهُ ، أَنَّهَا جَاءَتْ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَزُورُهُ فِي اعْتِكَافِهِ فِي الْمَسْجِدِ.. وفيه: مر رجلان فأسرعا لما رأياه، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إِنَّ الشَّيْطَانَ يَبْلُغُ مِنَ الْإِنْسَانِ مَبْلَغَ النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إِنَّ الشَّيْطَانَ يَبْلُغُ مِنَ الْإِنْسَانِ مَبْلَغَ اللَّهُ مِنَ الْإِنْسَانِ مَبْلَغَ اللَّهِ مَنْ الْإِنْسَانِ مَبْلَغَ اللَّهُ مِنَ الْإِنْسَانِ مَا اللَّهُ مِنَ الْأَبْعُ مِنَ الْلَهُ مُعَلِيْهُ مِنَ الْأَسْمَانِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَ الْمُنْسَانِ مَالِكُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُعْمَا شَيْعًا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُلْعُ مِنَ الْمُ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْسَانِ مَالِكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُلْعُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْمُلْعُ اللَّهُ مِنْ اللْمُ اللَّهُ مِنْ اللْمُ اللَّهُ مِنْ اللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعُلِقُ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُلْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ ال

فيه بيان تسلطِ الشيطان على ابن آدم بمقذوفات الوساوس والأفكار السيئة، التي تكدر إيمانه وسلوكه.

قال في الفتح: «فقد روى الحاكم أن الشافعي كان في مجلس ابن عيينة فسأله عن هذا الحديث فقال الشافعي: إنما قال لهما ذلك؛ لأنه خاف عليهما الكفر إن ظنا به التهمة فبادر إلى إعلامهما، نصيحة لهما قبل أن يقذف

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۰۳۵) مسلم (۲۱۷۵).

الشيطان في نفوسهما شيئا يهلكان به.. وفيه: بيان شفقته صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ على أمته وإرشادهم إلى ما يدفع عنهم الإثم. وفيه التحرز من التعرض لسوء الظن والاحتفاظ من كيد الشيطان والاعتذار».

وما أتى بعض الناس إلا من هذه الوساوس والإيرادات، والواجبُ دفعها، يقول ابن القيم رَحْمَهُ اللَّهُ في انتفاعه بوصية شيخه ابن تيمية رَحْمَهُ أُللَّهُ: (قال لي شيخ الإسلام رَحْمَهُ أَللَّهُ وقد جعلت أورد عليه إيراد بعد إيراد: لا تجعل قلبك للإيرادات والشبهات مثل السفنجة، فيتشربها؛ فلا ينضح إلا بها ولكن اجعله كالزجاجة المصمتة، تمر الشبهات بظاهرها ولا تستقر فيها؛ فيراها بصفائه ويدفعها بصلابته، وإلا فإذا أشربت قلبك كل شبهة تمر عليها صار مقراً للشبهات، أ<mark>و</mark> كما قال). ويثني عليها ويقول: «ما أعلم أني انتفعت بوصية في دفع الشبهات كانتفاعي بذلك».

### الحديثُ الثالث والثلاثون ﴾ الحديثُ الثالث والثلاثون اللهنة

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيْسَهُ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَتَاكُمْ أَرَقُّ أَفْئِدَةً، وَأَلْيَنُ قُلُوبًا، الْإِيمَانُ يَمَانٍ، أَهْلُ الْيَمَنِ هُمْ أَرَقُّ أَفْئِدَةً، وَأَلْيَنُ قُلُوبًا، الْإِيمَانُ يَمَانٍ، وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ، وَالْفَحْرُ وَالْخُيلاءُ فِي أَصْحَابِ وَالْجِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ، وَالْوَقَارُ فِي أَهْلِ الْغَنَمِ)(۱).

فيه فضيلة ظاهرة لأهل اليمن، وأنهم من ذوي القلوب اللينة .

قال الخطابي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: قوله «هُمْ أَرَقُّ أَفْئِدَةً، وَأَلْيَنُ قُلُوبًا» أي لأن الفؤاد غشاء القلب، فإذا رق نفذ القول وخلص إلى ما وراءه؛ وإذا غلظ بعد وصوله إلى داخل، وإذا كان القلب لينا علق كل ما يصادفه.

<sup>(</sup>١) البخاري (٤٣٨٨) مسلم (٥٢).



### الحديثُ الرابع والثلاثون ﴾ أفئدةُ الطير

كَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (يَدْخُلُ الْجَنَّةَ أَقْوَامُ أَفْئِدَتُهُمْ مِثْلُ أَفْئِدَةِ الطَّيْرِ)(١).

فيه فضل الأفئدة المحاكية للطير سلامة وضعفًا وصفاء.

قال النووي رَحَمُ الله: «قيل: مثلها في رقتها وضعفها، كالحديث الآخر: «أهل اليمن أرق قلوبا وأضعف أفئدة»، وقيل: في الخوف والهيبة، والطير أكثر الحيوان خوفا وفزعا، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَ وُلُ ﴿٢٠)، وكأن المراد: قوم غلب عليهم الخوف كما جاء عن جماعات من السلف في شدة خوفهم، وقيل: المراد: متوكلون، والله أعلم».

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۸٤٠).

<sup>(</sup>٢) [سورة فاطر: آية ٢٨].



وأما الفرق بين القلب والفؤاد، فقد قال الجرجاني: «القلب مصطلح على اللطيفة الربَّانية بالقلب الجسماني الصنوبري الشكل المودع من الصدر، وتلك اللطيفة هي حقيقة الإنسان».

وقال ابن عاشور رَحَمَهُ اللهُ أَ: الأفئدة: جمع الفؤاد، وأصله القلب، ويطلق كثيرًا على العقل وهو المراد هنا في قوله ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتِدَةَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) [سورة الملك: آية ٢٣].

### ﴾ (٣٥) الحديثُ الخامس والثلاثون ﴾ إجمامُ القلوب

عَنْ عَائِشَةَ رَضَالِكُ عَنَهَ، أَنَّهَا كَانَتْ تَأْمُرُ بِالتَّلْبِينِ لِلْمَرِيضِ وَلِلْمَحْزُونِ عَلَى الْهَالِكِ، وَكَانَتْ تَقُولُ: إِنِّي سَمِعْتُ وَلِلْمَحْزُونِ عَلَى الْهَالِكِ، وَكَانَتْ تَقُولُ: إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِنَّ التَّلْبِينَةَ تُجِمُّ فُؤَادَ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِنَّ التَّلْبِينَةَ تُجِمُّ فُؤَادَ الْمُرِيضِ، وَتَذْهَبُ بِبَعْضِ الْحُزْنِ)(۱).

فيه فضل التلبينة وأنها مريحة للمحزون.

قال النووي: (مَجَمَّةٌ) وَيُقَال: (مُجِمَّةٌ) أَيْ: (تُرِيح فُؤَاده أُوتزيل عَنْهُ الْهَمّ، وَتُنَشِّطهُ) انتهى .

والتلبينة: حساء يُعمل من ملعقتين من مطحون الشعير بنخالته، ثم يضاف لهما كوب من الماء، وتطهى .

قال ابن القيم رَحْمَهُ اللهُ: (وإذا شئتَ أن تعرف فضل التلبينة: فاعرف فضل ماء الشعير، بل هي ماء الشعير لهم؛ فإنها

<sup>(</sup>۱) البخاري (۱۸۹ه) مسلم (۲۲۱۲).



حساء متخذ من دقيق الشعير بنخالته، والفرق بينها وبين ماء الشعير أنه يطبخ صحاحاً، والتلبينة تطبخ منه مطحوناً، وهي أنفع منه لخروج خاصية الشعير بالطحن، وقد تقدم أن للعادات تأثيراً في الانتفاع بالأدوية والأغذية، وكانت عادة القوم أن يتخذوا ماء الشعير منه مطحوناً لا صحاحاً، وهو أكثر تغذية، وأقوى فعلاً، وأعظم جلاءً...) انتهى.



### الحديثُ السادس والثلاثون ﴾ رحمانُ الفؤاد رجفانُ الفؤاد

عن عائشة رَضَالِسُهُ عَنْهَا فِي قصة نزول الوحي: ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلاءُ وَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاءٍ فَيتَحَنَّتُ فِيهِ وَهُوَ التَّعَبُّدُ - اللَّيَالِيَ ذَوَاتِ الْعَدَدِ، وفيه قال: في مجئ الملك: (فَغَطَّنِي الثَّالِيَ ذَوَاتِ الْعَدَدِ، وفيه قال: ﴿ اَفْرَأُ بِاللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَقَ اللّهِ عَلَقَ اللّهِ عَلَقَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَرْجُفُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ وَفَي رَواية (ترجفُ بوادره) (۱). فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فُوادُهُ أَنْهُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فَوَادُهُ أَنْهُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فَوَادُهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فَوَادُهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فَي وَادْره ) (۱).

فيه بيان رجفان القلب وتأثره بما يعرض، والمرادُ تحرك واضطرب اضطرابًا شديدا.

قال في الفتح: «قال شيخنا: الحكمة في العدول عن

<sup>(</sup>١) [سورة العلق: الآيات ١-٣].

<sup>(</sup>۲) البخاري (۳) مسلم (۱۲۰).



القلب إلى الفؤاد أن الفؤاد وعاء القلب على ما قاله بعض أهل اللغة، فإذا حصل للوعاء الرجفان حصل لما فيه فيكون في ذكره من تعظيم الأمر ما ليس في ذكر القلب.

وأما بوادره فالمراد بها: اللحمة التي بين المنكب والعنق، جرت العادة بأنها تضطرب عند الفزع، وعلى ذلك جرى الجوهري أن اللحمة المذكورة سميت بلفظ الجمع، وتعقبه ابن بري فقال: البوادر: جمع بادرة؛ وهي ما بين المنكب والعنق، يعني: أنه لا يختص بعضو واحد، وهو جيد، فيكون إسناد الرجفان إلى القلب؛ لكونه محله، وإلى البوادر؛ لأنها مظهره ...».



## ﴾ (٣٧) الحديثُ السابع والثلاثون ﴾ ثمرةُ الفؤاد

عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضَالِكُعْنَهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ مَلَائِكَتِهِ:

صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: (إِذَا مَاتَ وَلَدُ الْعَبْدِ قَالَ اللهُ لِمَلَائِكَتِهِ:
قَبَضْتُمْ وَلَدَ عَبْدِي؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيَقُولُ: قَبَضْتُمْ فَيَقُولُ: قَبَضْتُمْ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيَقُولُ: مَاذَا قَالَ عَبْدِي؟ ثَمَرَةَ فُؤَادِهِ؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيَقُولُ: مَاذَا قَالَ عَبْدِي؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيَقُولُ اللهُ: ابْنُوا لِعَبْدِي؟ فَيَقُولُونَ: حَمِدَكَ وَاسْتَرْجَعَ. فَيَقُولُ اللهُ: ابْنُوا لِعَبْدِي بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ، وَسَمُّوهُ بَيْتَ الْحَمْدِ)(۱).

فيه فضل الولد والصبر على فقدانه وأنه ثمرة الفؤاد، وقيل سمى الولد ثمرة فؤاده لأنه نتيجة الأب كالثمرة للشجرة.

وفضلُ الحمد عند المصائب واثبات بيت الحامدين، وأضاف البيت إلى الحمد الذي قاله عند المصيبة لأنه جزاء ذلك الحمد، قاله القاري رَحْمَهُ الله أنه .

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۱۰۲۱).



# الحديثُ الثامن والثلاثون ﴾ خفةُ القلب وتقلبه

عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضَيَّكُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (مَثَلُ الْقَلْبِ مَثَلُ الرِّيشَةِ تُقَلِّبُهَا الرِّيَاحُ بِفَلاةٍ)(١).

فيه خفة القلب ولطفه وسهولة تغييره.

قال السندي رَحمَهُ الله في الحاشية: «قال الطيبي المثل هنا بمعنى الصفة لا القول السائر والمعنى صفة القلب العجيبة الشأن وورود ما يرد عليه من عالم الغيب من الدواعي وسرعة تقلبها، بسبب الدواعي كريشة واحدة تقلبها الرياح بأرض خالية من العمران فإن الرياح أشد تأثيرا فيها منها في عمران تقلبها من القلب أو التقليب والثاني هو الأشهر الأظهر في مقام المبالغة لدلالته على التكثير وهو الأوفق

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه بسند حسن (۸۸).



بجمع الرياح ليظهر التقلب إذ لو استمر الريح على جانب واحد، لم يظهر التقلب والجملة صفة للريشة لكون تعريفها للجنس».



## الحديثُ التاسع والثلاثون ﴾ دواءُ غلّ القلوب

عن ابن مسعود رَضَالِللهُ عَنهُ عن النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ قال: (ثَلَاثُ لَا يُغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ: إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِعَمَلِ لَا يُغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ: إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِلَّهِ، وَمُنَاصَحَةُ أَئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ، وَلُزُومُ جَمَاعَتِهِمْ، لِلَّهِ، وَمُنَاصَحَةُ أَئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ، وَلُزُومُ جَمَاعَتِهِمْ، فَإِنَّ الدَّعْوَةَ تُحِيطُ مِنْ وَرَائِهِمْ)(۱).

فيه فضل تطهير القلب من الغل، وهو الغش والحسد أو الخيانة، وأن هذه الخصال مما يستصلح بها القلوب.

قال الشيخ السندي: «قوله (لا يغل) بكسر الغين المعجمة وتشديد اللام على المشهور والياء تحتمل الضم والفتح فعلى الأول من أغل إذا خان وعلى الثاني من غل إذا صار ذا حقد وعداوة».

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲۹۵۸).



قال العلامة ابن القيم رَحْمَهُ الله: هذه الخصال تنفي الغل: «لا يبقى فيه غل» من عمل بها، نفى وطرد الغل، وأخرجه من قلبه، ولن يحمل قلبه غلاً، بل إن هذه الثلاثة تنقي القلب من الغل، فالقلب يَغل على الشرك، ويَغل على الغش، يَغل على البدعة والضلالة، وهذه الثلاثة: الشرك، والغش، والخروج عن جماعة المسلمين، تملأه دغلاً وغلاً، فإذا جرد الإخلاص والنصح، وتابع السنة؛ نفى ذلك ..!

## الحديثُ الأربعون ﴾ الحديثُ الأربعون الحديثُ الأربعون القلبُ الكرْمي

صَلَّاللَّهُ عَلَيْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (لَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمُ: الْكَرْمُ ؛ فَإِنَّمَا الْكَرْمُ وَسَلَّمَ: (لَا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمُ: الْكَرْمُ ؛ فَإِنَّمَا الْكَرْمُ وَسَلَّمَا الْكَرْمُ وَسَلَّمَا الْكَرْمُ وَالْكُورُمُ وَالْكُرْمُ الْكُورُمُ وَالْكُرْمُ وَالْكُرْمُ وَالْكُرْمُ وَالْكُرْمُ وَالْكُرْمُ وَالْكُرْمُ وَالْكُرُمُ وَالْكُرُمُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قال الخطّابي رَحَدُالله ما ملخصه: (إن المراد بالنهي تأكيد تحريم الخمر بمحو اسمها، ولأن في تبقية هذا الاسم لها تقريرا لما كانوا يتوهمونه من تكرم شاربها فنهى عن تسميتها كرما وقال: إنما الكرم قلب المؤمن لما فيه من نور الإيمان وهدى الإسلام).

وفي الفتح: وقال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة ما ملخصه: لما كان اشتقاق الكرم من الكرم، والأرض الكريمة هي أحسن الأرض فلا يليق أن يعبر بهذه الصفة

<sup>(</sup>۱) البخاري (٦١٨٣) مسلم (٢٢٤٧).



إلا عن قلب المؤمن الذي هو خير الأشياء لأن المؤمن خير الحيوان، وخير ما فيه قلبه؛ لأنه إذا صلح صلح الجسد كله، وهو أرض لنبات شجرة الإيمان.

# الحديثُ الحادي والأربعون ﴾ ترويحُ القلوب

عَنْ حَنْظَلَةَ الْأُسَيِّدِيِّ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، وَكَانَ مِنْ كُتَّابِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَنَّهُ مَرَّ بأبى بَكْر وَهُوَ يَبْكِي، فَقَالَ: مَا لَكَ يَا حَنْظَلَةُ؟ قَالَ: نَافَقَ حَنْظَلَةُ يَا أَبَا بَكْر، نَكُونُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُذَكِّرْنَا بِالنَّارِ وَالْجَنَّةِ كَأَنَّا رَأْيَ عَيْن، فَإِذَا رَجَعْنَا إِلَى الْأَزْوَاجِ وَالضَّيْعَةِ وَنَسِينَا كَثِيرًا. قَالَ: فَوَاللهِ إِنَّا لَكَذَلِكَ، انْطَلِقُ بِنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فَانْطَلَقْنَا، فَلَمَّا رَآهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَا لَكَ يَا حَنْظَلَةُ؟» قَالَ: نَافَقَ حَنْظَلَةُ يَا رَسُولَ اللهِ، نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالْجَنَّةِ حَتَّى كَأَنَّا رَأْيَ عَيْن، فَإِذَا رَجَعْنَا عَافَسْنَا الْأَزْوَاجَ وَالضَّيْعَةَ وَنَسِينَا كَثِيرًا. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَوْ تَدُومُونَ عَلَى الْحَالِ الَّتِي تَقُومُونَ بِهَا مِنْ عِنْدِي، لَصَافَحَتْكُمُ الْمَلَائِكَةُ فِي مَجَالِسِكُمْ وَفِي طُرُ قِكُمْ وَعَلَى فُرُشِكُمْ،



#### وَلَكِنْ يَا حَنْظَلَةُ، سَاعَةً وَسَاعَةً» (١).

فيه بيان تغير القلوب حين تباعدها عن مجالس الذكر، وحرص السلف على المعالجة، وخوفهم النفاق.

قال النووي رَحْمَهُ اللهُ: معناه: أنه خاف أنه منافق، حيث كان يحصل له الخوف في مجلس النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ويظهر عليه ذلك مع المراقبة والفكر والإقبال على الآخرة، فإذا خرج اشتغل بالزوجة والأولاد ومعاش الدنيا.

قال السندي في الحاشية: قوله (لو كنتم كما تكونون) نبههم على أن الحضور لا يدوم عادة وعدمه لا يضر في وجود الإيمان في القلب والغفلة إنما تنافي الحضور فلا يلزم منها عدم الإيمان.

و(ساعة) يكون الحضور لينتظم به أمر الدين وساعة تكون الغفلة لينتظم بها أمر الدين والمعاش، وفي كل منهما رحمة على العباد.

<sup>(</sup>۱) مسلم (۲۷۵۰).

# الحديثُ الثاني والأربعون ﴾ الحديثُ الثاني والأربعون القاهبُ القاسية

عن أبي الأسود الدؤلي قال: بَعَثَ أَبُو مُوسَى الأَشْعَرِيُّ إِلَى قُرَّاءِ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ ثَلاثُمِائَةِ رَجُلٍ قَدْ قَرَءُوا الْقُرْآنَ، فَقَالَ: أَنْتُمْ خِيَارُ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَرَجُلٍ قَدْ قَرَءُوا الْقُرْآنَ، فَقَالَ: أَنْتُمْ خِيَارُ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَلَا يَطُولَنَّ عَلَيْكُمُ الْأَمَدُ، فَتَقْسُو وَقُرَّاؤُهُمْ فَاتْلُوهُ، وَلَا يَطُولَنَّ عَلَيْكُمُ الْأَمَدُ، فَتَقْسُو قُلُوبُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ الْأَمَدُ، فَتَقْسُو قُلُوبُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ. (1)

فيه تحذير حملة القرآن من هجره المورث لقسوة القلب، كما وقع للقرون السالفة، وهي أشد عقوبة تقع بالإنسان.

قال مالك بن دينار رَحْمَهُ اللهُ عُرَقِهِ أَعظم من قسوة قلب، وما غضب الله عَرَّقِجَلَّ على قوم إلا نزع منهم الرحمة).

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۰۵۰).



وقال ابن القيم رَحَمُهُ اللهُ: (ما ضُرب عبدٌ بعقوبةٍ أعظمَ من قسوة القلب والبعد عن الله). و (خلقت النار لإذابة القلوب القاسية). و (أبعدُ القلوب من الله القلب القاسي).

# الحديثُ الثالث والأربعون ﴾ الحديثُ الثالث والأربعون الله المحموم

عَنْ عبد الله بن عمرو رَضَّالِلهُ عَنْهُ قَالَ: قِيلَ لِرَسُولِ اللهِ صَلَّاللَهُ عَنْهُ عَالَ: «كُلُّ مَخْمُومِ الْ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَيُّ النَّاسِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «كُلُّ مَخْمُومِ الْ قَلْبِ، صَدُوقِ اللِّسَانِ». قَالُوا: صَدُوقُ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، قَلْبِ، صَدُوقِ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، فَالُوا: هُوَ التَّقِيُّ اللَّقِيُّ، لَا إِثْمَ فَمَا مَخْمُومُ الْقَلْبِ؟ قَالَ: «هُوَ التَّقِيُّ النَّقِيُّ، لَا إِثْمَ فِيهِ، وَلَا بَعْيَ، وَلَا غِلَّ، وَلا حَسَدَ»(١).

فيه فضل القلب المخموم الطاهر النقي، ومعنى «كل مَخْموم القلب»، أي: سَليم القَلبِ نَظيفِه، وهو مِن تَخميم البَيتِ، أي: كَنْسِه وتَنظيفِه، والمعنى: أن يكونَ قلبُه نَظيفًا خاليًا مِن سيِّعِ الأخلاقِ، «صَدُوقِ اللِّسانِ»، أي: لسانُه مُبالِغٌ في الصِّدقِ، فيَحصُلُ بذلك المطابقَةُ بين تَحسين اللِّسانِ وطهارةِ القَلب، فيَخرُجُ عن كوْنِه ممثلا مُرائيًا.

<sup>(</sup>١) ابن ماجه (٤٢١٦).



وفي الحديث: الحَتُّ على سَلامةِ الصُّدورِ والقلوبِ مِن الصَّدورِ والقلوبِ مِن الصَّفاتِ الخبيثةِ؛ كالغِلِّ والحِقدِ والحسدِ، وغيرِ ذلك. قال تعالى: ﴿وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُو بِنَاغِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾(١).

وفيه: أنَّ اللهَ سبحانه يَنظرُ إلى القلوبِ والأعمالِ، لا الصور والأجساد، فيُجازي على ما يَطَّلعُ عليه فيها من خير وبر، كما تقدم والله أعلم.

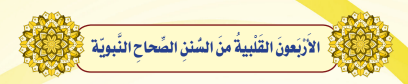


<sup>(</sup>١) [سورة الحشر: آية ١٠].



# الحديثُ الرابع والأربعون ﴾ عاقبة القلوب السليمة

عن أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا جُلُوسًا مَعَ رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: «يَطْلُعُ عَلَيْكُمُ الْآنَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ». فَطَلَعَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ تَنْطِفُ لِحْيَتُهُ مِنْ وَضُوئِهِ، قَدْ تَعَلَّقَ نَعْلَيْهِ فِي يَدِهِ الشِّمَالِ، فَلَمَّا كَانَ الْغَدُ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِثْلَ ذَلِكَ، فَطَلَعَ ذَلِكَ الرَّجُلُ مِثْلَ الْمَرَّةِ الْأُولَى، فَلَمَّا كَانَ الْيَوْمُ الثَّالِثُ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِثْلَ مَقَالَتِهِ أَيْضًا، فَطَلَعَ ذَلِكَ الرَّجُلُ عَلَى مِثْل حَالِهِ الْأُولَى، فَلَمَّا قَامَ النَّبِيُّ صَاَّلِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَبِعَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ فَقَالَ: إِنِّي لَاحَيْتُ أَبِي، فَأَقْسَمْتُ أَنْ لَا أَدْخُلَ عَلَيْهِ ثَلَاثًا، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ تُتُويَنِي إلَيْكَ حَتَّى تَمْضِىَ فَعَلْتَ. قَالَ: نَعَمْ. قَالَ أَنَسٌ: وَكَانَ عَبْدُ اللهِ يُحَدِّثُ أَنَّهُ بَاتَ مَعَهُ تِلْكَ اللَّيَالِيَ الثَّلَاثِ، فَلَمْ



يَرَهُ يَقُومُ مِنَ اللَّيْلِ شَيْئًا، غَيْرَ أَنَّهُ إِذَا تَعَارَّ وَتَقَلَّبَ عَلَى فِرَاشِهِ ذَكَرَ اللهَ عَزَقِجَلَ وَكَبَّرَ حَتَّى يَقُومَ لِصَلَاةِ الْفَجْرِ. قَالَ عَبْدُ اللهِ: غَيْرَ أَنِّي لَمْ أَسْمَعْهُ يَقُولُ إِلَّا خَيْرًا، فَلَمَّا مَضَتِ الثَّلَاثُ لَيَالِ وَكِدْتُ أَنْ أَحْقِرَ عَمَلَهُ قُلْتُ: يَا عَبْدَاللهِ، إِنِّي لَمْ يَكُنْ بَيْنِي وَبَيْنَ أَبِي غَضَبٌ وَلا هَجْرٌ ثَمَّ، وَلَكِنْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَكَ ثَلَاثَ مِرَارِ: «يَطْلُعُ عَلَيْكُمُ الْآنَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ». فَطَلَعْتَ أَنْتَ الثَّلَاثَ مِرَارِ، فَأَرَدْتُ أَنْ آوِيَ إِلَيْكَ لِأَنْظُرَ مَا عَمَلُكَ فَأَقْتَدِيَ بِهِ، فَلَمْ أَرَكَ تَعْمَلُ كَثِيرَ عَمَلِ، فَمَا الَّذِي بَلَغَ بِكَ مَا قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ فَقَالَ: مَا هُوَ إِلَّا مَا رَأَيْتَ. قَالَ: فَلَمَّا وَلَّيْتُ دَعَانِي فَقَالَ: مَا هُوَ إِلَّا مَا رَأَيْتَ، غَيْرَ أَنِّي لَا أَجِدُ فِي نَفْسِي لِأَحَدٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ غِشًّا، وَلَا أَحْسُدُ أَحَدًا عَلَى خَيْرِ أَعْطَاهُ اللهُ إِيَّاهُ. فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: هَذِهِ الَّتِي بَلَغَتْ بكَ، وَهِيَ الَّتِي لَا نُطِيقُ(١)

<sup>(</sup>۱) المسند (۱۲۹۷).



في الحديث فضل القلب السليم الطاهر، والذي عوفي من الأسقام الشائعة بين الناس لا سيما أرباب الحسد والتنافس الدنيوي المذموم، وأن ذلك من مفاتيح الجنة، وحرص ابن عمرو على نيل ذلك، وصعوبتها على كثير من الناس.

قال سفيان بن دينار: قلت لأبي بشر: أخبرني عن أعمال من كان قبلنا؟ قال: كانوا يعملون يسيرا ويؤجرون كثيرا. قال: قلت: ولم ذاك؟ قال: لسلامة صدورهم!





# الحديثُ الخامس والأربعون ﴾ الحديثُ الخامس والأربعون الله الثابت

عَنْ أَنْسٍ رَضَالِيّهُ عَنْهُ قال: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّالِيّهُ عَلَى دِينِكَ». أَنْ يَقُولَ: «يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ، ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ». فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، آمَنّا بِكَ وَبِمَا جِئْتَ بِهِ، فَهَلْ تَخَافُ عَلَيْنَا؟ قَالَ: «نَعَمْ، إِنَّ الْقُلُوبَ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ اللهِ، يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ» (۱). اللهِ، يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ » (۱).

فيه بيان نوع القلوب الثابتة، وسؤال الله الثبات دائمًا، وأن الدعاء باب إلى ذلك، وفيه دليل أن المؤمن لا يركن إلى طاعاته وحسناته، وليكن وجلا، متوكلا على ربه، سائلا متضرعا.

قال في التحفة: «(يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ) أي مصرفها تارة إلى الطاعة وتارة إلى المعصية وتارة إلى الحضرة وتارة إلى

<sup>(</sup>۱) الترمذي (۲۱٤۰). صحيح.



الغفلة (ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ) أي اجعله ثابتا على دينك غير مائل عن الدين القويم والصراط المستقيم».

ومثل هذا الدعاء يقوي القلب، ويلهمه الصواب، ويعلقه بربه تعالى.

قال سفيان الثوري رَحْمَهُ اللهُ: (إني أخاف أن أُسلب الإيمان قبل أن أموت)، لأن قلبه حي، ونفسه خائفة، وجوارحه لاهثة، فهو يخشى الزلل، ويخاف العثرات، وسوء الخاتمة. حيث لا اغترار بالحسنات، ولا اعتماد على القربات، كما قال الله: ﴿وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾(١).

والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل..

<sup>(</sup>١) [سورة المؤمنون: آية ٦٠].



تمت الأربعون القلبية بحمد الله وتوفيقه .
واكتمل العقد بأربعينا
قلبية تكشف ما لقينا
فجاهد القلب بذا الإيمان
وارفعه عن سوء وعن طعان
فإنه السيد للأعضاء
به صلاحها بلا مراء

#### الفهرس ﴾

| ٣         | ■ البداية                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| <b>A</b>  | ■ (١) الحديثُ الأول: إصلاحُ القلب                     |
| 11        | <ul> <li>(۲) الحديثُ الثاني: تقلباتُ القلب</li> </ul> |
| 17        | ■ (٣) الحديثُ الثالث: حزنُ القلب                      |
| ١٣        | ■ (٤) الحديثُ الرابع: القلبُ الرقيق                   |
| 10        | ■ (٥) الحديثُ الخامس: موتُ القلب                      |
| ١٨        | ■ (٦) الحديثُ السادس: بشاشةُ القلب                    |
| 19        | ■ (٧) الحديثُ السابع: القلوبُ الغليظة                 |
| Y•        | ■ (٨) الحديثُ الثامن: اليمينُ القلبية                 |
| ۲۱        | ■ (٩) الحديثُ التاسع: نُكَتُ القلب                    |
| <b>**</b> | ■ (١٠) الحديثُ العاشر: تصريفُ القلوب                  |
| 78        | ■ (١١) الحديثُ الحادي عشر: القلبُ المملوء             |
| Y0        | ■ (١٢) الحديثُ الثاني عشر: ظهرُ القلب                 |
| YY        | ■ (١٣) الحديثُ الثالث عشر: النزعُ من القلب            |
| 79        | ■ (١٤) الحديثُ الرابع عشر: القلبُ المَهدي             |
| ٣١        | ■ (١٥) الحديثُ الخامس عشر: ائتلافُ القلوب             |
| <b>TT</b> | ■ (١٦) الحديثُ السادس عشر: اختلافُ القلوب             |
| 44        | ■ (١٧) الحديثُ السابع عشر: النظرُ إلى القلوب          |

#### الأَرْبَعونَ القَلْبِيةُ منَ السُّننِ الصِّحاحِ النَّبويّة ﴿ الْأَرْبَعونَ القَلْبِيةُ منَ السُّننِ الصّحاحِ النَّبويّة

| ٣٥        | ■ (١٨) الحديثُ الثامن عشر: وهنُ القلوب                                           |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٧        | ■ (١٩) الحديثُ التاسع عشر: القلوبُ العارفة                                       |
| ۳۹        | ■ (٢٠) الحديثُ العشرون: تجديدُ القلوب                                            |
| <b>{*</b> | ■ (٢١) الحديثُ الحادي والعشرون: جزّعُ القلب                                      |
| ٤٢        | ■ (٢٢) الحديثُ الثاني والعشرون: القلبُ الواحد                                    |
| ٤٣        | ■ (٢٣) الحديثُ الثالث والعشرون: ختمُ القلوبِ                                     |
| ٤٥        | ■ (٢٤) الحديثُ الرابع والعشرون: قلوبُ الشياطين                                   |
| ٤٧        | ■ (٢٥) الحديثُ الخامس والعشرون: نكتةُ القلب السوداء                              |
| ٤٩        | ■ (٢٦) الحديثُ السادس والعشرون: القلبُ النقي                                     |
| ٥٠        | ■ (٢٧) الحديثُ السابع والعشرون: الصدرُ المتردد                                   |
| ٥١        | <ul> <li>■ (۲۸) الحديثُ الثامن والعشرون: القلبُ الفسيح بأحكام الإسلام</li> </ul> |
| ٥٢        | ■ (٢٩) الحديثُ التاسع والعشرون: غنى الصدر                                        |
| ٥٤        | ■ (٣٠) الحديثُ الثّلاثون: حفظُ الصدور                                            |
| ٥٦        | ■ (٣١) الحديثُ الحادي والثلاثون: صدورُ العلماءِ                                  |
| ٥٧        | <ul> <li>" (٣٢) الحديثُ الثاني والثلاثون: القلبُ المقذوف</li> </ul>              |
| 09        | <ul> <li>٣٣) الحديثُ الثالث والثلاثون: القلوبُ اللينة</li> </ul>                 |
| ٦٠        | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                             |
|           | ■ (٣٥) الحديثُ الخامس والثلاثون: إجمامُ القلوبِ                                  |
|           | <ul> <li>٣٦) الحديثُ السادس والثلاثون: رجفانُ الفؤاد</li> </ul>                  |
|           | ■ (٣٧) الحديثُ السابع والثلاثون: ثمرةُ الفؤاد                                    |

### الأَرْبَعونَ القَلْبِيةُ مِنَ السُّننِ الصِّحاحِ النَّبويّة عَلَيْهِ اللَّهُ مِنَ السُّننِ الصِّحاحِ النَّبويّة

| ٦٧         | ■ (٣٨) الحديث الثامن والثلاثون: خفة القلب وتقلبه      |
|------------|-------------------------------------------------------|
| 79         | ■ (٣٩) الحديثُ التاسع والثلاثون: دواءُ غلّ الْقلوب    |
| <b>Y1</b>  | ■ (٤٠) الحديثُ الأربعون: القلبُ الكرْمي               |
| ٧٣         | ■ (٤١) الحديثُ الحادي والأربعون: ترويحُ القلوب        |
| <b>Y</b> 0 | ■ (٤٢) الحديثُ الثاني والأربعون: القلوبُ القاسية      |
| <b>YY</b>  | ■ (٤٣) الحديثُ الثالث والأربعون: القلبُ المخموم       |
| ٧٩         | ■ (٤٤) الحديثُ الرابع والأربعون: عاقبة القلوب السليمة |
| AY         | ■ (٤٤) الحديثُ الخامس والأربعون: القلب الثابت         |
| ٨٥         | ■ الفهرس                                              |

